
5

Resumen

El presente artículo analiza y describe una experiencia educativa desarrollada por 
Educadoras de Párvulos Intercultural en Formación en Victoria, Provincia de 
Malleco, en la Región de La Araucanía. Tras explicar el contexto histórico del territo-
rio, se explicarán los aspectos centrales del Kimeltuwün, la metodología de enseñanza–
aprendizaje propia del Mapuche Kimün, el Conocimiento Mapuche. Estableceremos 
algunos lineamientos para el trabajo educa-
tivo en el contexto de la Educación Parvularia 
Intercultural de acuerdo con lo establecido en las 
Bases Curriculares respectivas. Posteriormente, 
recogeremos algunos conceptos en torno al nece-
sario diálogo de saberes que debe establecerse entre ambos sistemas de enseñanza. A 
partir de estos insumos conceptuales, procederemos a detallar la experiencia educativa 

EPEWTÜN: UNA EXPERIENCIA PARA PENSAR LA ACCIÓN 
EDUCATIVA INICIAL CON PERSPECTIVA INTERCULTURAL EN 
CONTEXTO MAPUCHE

EPEWTÜN: AN EXPERIENCE TO THINK ABOUT THE INITIAL EDUCATIONAL 

ACTION WITH AN INTERCULTURAL PERSPECTIVE IN THE MAPUCHE CONTEXT

CÉSAR PÉREZ-HIDALGO
Licenciado en Educación

Estudiante de Magíster en Estudios Interculturales
Universidad Arturo Prat – Sede Victoria

cesaperez@unap.cl

INGRID MÁRQUEZ-INAL
Educadora de Párvulos Intercultural en Formación

Universidad Arturo Prat – Sede Victoria
imarquezi@estudiantesunap.cl

Palabras clave: Mapuche Kimün 
– Kimeltuwün – Epewtün – Bases 
C u r r i c u l a r e s  d e  l a  E d u c a c i ó n 
Parvularia – Diálogo de Saberes



6

RIIDEI - Revista de Innovación e Investigación para la Docencia en Educación Inicial. Nº 6, 2025. ISSN 2735-6418

denominada Epewtün. Finalmente, realizaremos una proyección de la experiencia 
desarrollada, reflexionando en torno a la importancia de relevar las metodologías de 
enseñanza propias del pueblo mapuche para el desarrollo de una acción educativa 
intercultural realmente pertinente.

Abstract

This article analyzes and describes an educational experience developed by Intercultural 
Preschool Educators in training in Victoria, Malleco Province, in La Araucanía Region. 
After explaining the historical context of the territory, the central aspects of Kimeltuwün, 
the teaching-learning methodology of Mapuche 
Kimün, Mapuche Knowledge, will be explained. 
We will establish some guidelines for educational 
work in the context of Intercultural Early Childhood 
Education in accordance with what is established in 
the respective Curriculum Bases. Subsequently, we will collect some concepts around the 
necessary dialogue of knowledge that must be established between both educational sys-
tems. From these conceptual inputs, we will proceed to detail the educational experience, 
called Epewtün. Finally, in the final considerations, we will reflect on the importance of 
highlighting the teaching methodologies of the Mapuche people for the development of 
a truly relevant intercultural educational action.

Introducción

El Mapuche Kimün (el conocimiento mapuche) es el resultado de una experiencia social 
y colectiva. Está fundado en la naturaleza como elemento articulador de los territorios 
habitados por el mapuche, definiendo su identidad como persona, su sentido de vida, 
de convivencia y de organización. Surge así el Admapu y Normogen (normas de vida y 
práctica de esas normas). A través de estos, el mapuche se constituye como un sujeto en 
equilibrio con la naturaleza. En este sentido, el tiempo en la cultura mapuche no está 
separado de la naturaleza y tampoco del ser humano, relación de equilibrio que es el pilar 

P a l a b r a s  c l a v e :  M a p u c h e 
Kimün – Kimeltuwün – Epewtün 
– Curriculum Bases for Early 
Childhood Education – Dialogue 
of Knowledge



7

RIIDEI - Revista de Innovación e Investigación para la Docencia en Educación Inicial. Nº 6, 2025. ISSN 2735-6418

fundamental de la filosofía mapuche (Loncon, 2019). Asimismo, incluye sus formas pro-
pias de producirse, reproducirse y transmitirse (Quintriqueo y Arias-Ortega, 2019). En 
esta epistemología otra (Walsh, 2005), el epewtün encuentra su equivalente homeomórfico, 
es decir, su análogo funcional existencial en la tradición occidental (Panikkar, 1982), en 
la expresión contar cuentos, contar epew. 

Un epew es un relato mapuche que forma parte del Mapuche Kimün. También forma 
parte de la tradición oral Mapuche y es transmitido de generación en generación, ori-
ginalmente, en Mapuzugun. El epew, como relato, es una herramienta pedagógica que 
aborda la formación de la persona Mapuche. A través de éste se intenciona el poder 
transmitir valores a los niños y niñas para que aprendan a ser yamchegen o personas 
respetuosas, como también seres sociables (zugun chegen), entre otros saberes y conoci-
mientos para la vida (Fundación Yumbel, 2021).   

Tras el proceso de ocupación de La Araucanía, el otrora territorio mapuche conocido 
como Wallmapu, pasó a formar parte integrante del Estado chileno y sus habitantes 
fueron sometidos a diversas formas de resocialización en los espacios civilizatorios 
occidentales, como las casas patronales, fundos, misiones y escuelas, donde los sujetos 
colonizados debieron disciplinarse como súbditos, sirvientes o ciudadanos de segunda 
categoría (Nahuelpan, 2012; 2013). En este contexto, la inserción de las infancias mapu-
che en las escuelas tuvo un rol de primer orden (Nahuelpan, 2012). Éstas han sido un 
dispositivo de control determinante para establecer un régimen educativo monocultu-
ral que invisibilizó el mapunkimün del pueblo mapuche y propició la instalación de los 
saberes occidentales.

Así, se configuró en el territorio de Ngulumapu, la vertiente occidental de la Cordillera 
de los Andes, un sistema de disciplina colonial, que «legitima la violencia y las jerarquías 
socio–raciales, bajo las nociones de civilización, progreso o desarrollo» (Nahuelpán, 
2012, p. 120), expresado hasta nuestros días a través de un horizonte colonial de larga 
duración en que se han inscrito territorios, sujetos y sujetas mapuches (Nahuelpan, 2012; 
Rivera, 2010). De este modo, el colonialismo vinculado al despojo cruza todas las expe-
riencias vitales mapuche (Nahuelpan, 2012).



8

RIIDEI - Revista de Innovación e Investigación para la Docencia en Educación Inicial. Nº 6, 2025. ISSN 2735-6418

El contexto antes descrito propició que se vivenciaran múltiples situaciones de abuso 
psicológico en contra del/a niño/a mapuche, dañando su autoestima, toda vez que se 
desprecia su identidad y, por lo tanto, su sí mismo, verdadero hilo conductor de la cons-
trucción de su personalidad (Paillalef, 2003).  Se constituyó de este modo una forma de 
colonialismo interno, la cual impone una lectura de la historia de los colonizados desde 
las categorías conceptuales del colonizador (Stavenhagen, 1977), transmitiéndolas en las 
instituciones educativas como una forma de colonialismo intelectual (Fanon, 2018). Por 
esa vía, el conocimiento occidental se vuelve universal como monocultivos de la mente 
que colonizan las maneras de pensar de las comunidades (Shiva, 2017) y produce una 
sumisión cultural. En el caso de las personas mapuche en su etapa escolar, esto supuso 
una degradación de su identidad (Loncon et al., 2023; Paillalef, 2003).

No obstante, el Mapuche Kimün sobrevivió a todos los dispositivos de control e inten-
tos de sometimiento, y hoy mantiene esa resistencia cultural en un Estado que sigue 
operando desde lógicas excluyentes de la diversidad étnica y lingüística (Mansilla, 
2020). Así, el ser mapuche se constituye como un lugar de apego en el que confluyen 
sentidos muy privados y delicados, por lo que es necesario, aunque no siempre resulta 
fácil, transformarlo en un texto público de autopresentación; reconstruir las trayectorias 
de memoria en el movimiento hacia autodenominarse públicamente como mapuche 
(Pizzo y Mateos, 2022), no sólo en contextos de lucha y resistencia, sino que también en 
el espacio cotidiano, donde se comparten los afectos y sentires.

La experiencia educativa desarrollada en el marco del proceso de formación de estu-
diantes de tercer semestre de la carrera de Educación Parvularia Intercultural en la 
Universidad Arturo Prat (Sede Victoria), que aquí buscamos relevar, apuntó, justa-
mente, a lo mencionado en el párrafo anterior: reconstruir trayectorias vividas por parte 
de quienes forman parte de comunidades mapuche de la provincia de Malleco a través 
del rescate de sus narrativas personales, familiares y comunitarias. Con este objetivo en 
mente, en la actividad curricular de Lenguas Originarias I, las estudiantes debieron cons-
truir una propuesta de trabajo con perspectiva intercultural bajo la forma de rincones de 
aprendizaje, entendidos como: 



9

RIIDEI - Revista de Innovación e Investigación para la Docencia en Educación Inicial. Nº 6, 2025. ISSN 2735-6418

espacios situados dentro del aula donde los alumnos llevan a cabo en pequeños grupos 
o individualmente tareas manipulativas, investigan, desarrollan su creatividad y auto-
nomía y realizan proyectos guiándose por sus gustos, intereses y su curiosidad. Este 
tipo de organización favorece la adaptación a los distintos intereses, ritmos de apren-
dizaje y diferencias de cada niño o niña, en definitiva, procura una educación más 
individualizada a la vez que permite la interactuación del alumnado. (Blas, 2015, p.11)

Con dicha consigna, surgió la propuesta que aquí describiremos. Para lograrlo, en 
primer lugar, definiremos algunos aspectos relativos al Kimeltuwün, la metodología 
de enseñanza–aprendizaje propia del Mapuche Kimün. Luego, estableceremos algu-
nos lineamientos para el trabajo educativo en el contexto de la Educación Parvularia 
Intercultural de acuerdo con lo establecido en las Bases Curriculares para la Educación 
Parvularia. Posteriormente, recogeremos algunos conceptos en torno al necesario diá-
logo de saberes (Leff, 2019), que debe establecerse entre ambos sistemas de enseñanza. A 
partir de estos insumos conceptuales, procederemos a detallar la experiencia educativa, 
denominada Epewtün. Finalmente, en las consideraciones finales, buscaremos proyectar 
esta experiencia a través de una reflexión en torno a la importancia de relevar las meto-
dologías de enseñanza propias del pueblo mapuche para el desarrollo de una acción edu-
cativa intercultural realmente pertinente.

Kimeltuwün: hacia una Pedagogía Mapuche para una acción pedagógica 
Intercultural

La interculturalidad es una propuesta ética, epistémica y política para construir socieda-
des democráticas que reconozcan las diferentes sociedades y culturas que cohabitan en 
contextos de colonización. Asimismo, la educación intercultural articulada a la episteme 
indígena es pertinente y factible de abordar, desde un enfoque educativo intercultural, 
donde la pedagogía y educación indígena constituyen un aporte para sustentar un currí-
culum escolar intercultural (Quintriqueo y Arias-Ortega, 2019).

En el contexto mapuche, la enseñanza y aprendizaje en el medio familiar y comunitario 
se realiza según un marco epistémico propio para formar a las nuevas generaciones. En 



10

RIIDEI - Revista de Innovación e Investigación para la Docencia en Educación Inicial. Nº 6, 2025. ISSN 2735-6418

este sentido, de acuerdo con Quintriqueo y Arias-Ortega (2019), la pedagogía mapuche 
se sustenta en:

	· Los elementos materiales e inmateriales que componen el universo. 

	· La historia, entendida como un proceso cíclico donde existen niveles de significa-
dos acorde a la etapa de vida de cada individuo.

	· La oralidad, que permite transmitir los saberes y conocimientos propios a las nue-
vas generaciones.

	· El arte y las prácticas sociorreligiosas, que constituyen prácticas epistémicas que 
estructuran los procesos de enseñanza-aprendizaje, mediante los valores espiritua-
les y culturales.

	· El aprendizaje se produce con la participación en prácticas socioculturales, en la 
relación de las personas con el medio natural y espiritual.

	· El aprendizaje se desarrolla por medio del hacer, sentir, escuchar y entender, 
reflexionando acerca de lo que se está haciendo. 

	· El aprendizaje construye confianza en uno mismo, mediante la relación afectiva 
con el lugar y con las personas (Quintriqueo y Arias-Ortega, 2019, p. 85).

A partir de estos principios que sustentan la práctica pedagógica mapuche, se va cons-
truyendo una forma otra de comprender la realidad (Walsh, 2005), la cual implica la 
consideración de procesos mentales específicos bajo la lógica del Mapuche Kimün. Entre 
ellos podemos mencionar:

el inatuzugu, que significa indagar en el conocimiento que ya existe, con el fin de lograr 
una comprensión de procesos, hechos, sucesos e interpretar la realidad desde una racio-
nalidad propia; el nampülkan es una racionalización y representación del viaje por el 
territorio, como una forma de interpretar la memoria individual y social, para aprender y 
comprender la realidad, producto de la propia experiencia y su confrontación con otras 
realidades; el mümülkan refiere a la racionalización de los procesos de construcción de 
conocimientos respecto de un objeto (intelectual, natural, artístico y tecnológico), con 
el fin de ordenar el propio conocimiento y la formación de las personas; y el zapilüwün 
refiere a una necesidad de cultivarse en el conocimiento, contribuyendo al aprendizaje y 



11

RIIDEI - Revista de Innovación e Investigación para la Docencia en Educación Inicial. Nº 6, 2025. ISSN 2735-6418

comprensión del desarrollo de las cosas y de las propias personas, lo que implica intereses, 
contenidos y finalidades educativas (Quintriqueo y Arias-Ortega, 2019: 86).

Surge así el Kimeltuwün, entendido como un proceso de aprendizaje propio del con-
texto social y cultural de las infancias.  En general, podemos decir que este comprende 
seis etapas, las cuales se desarrollan de manera entrelazada en el espacio de aprendizaje 
(Quilaqueo y Quintriqueo, 2010). Es importante recordar que dentro de la epistemolo-
gía mapuche o Mapuche Kimün los procesos y temporalidades no son lineales, sino que 
los fenómenos se comprenden como ciclos. 

A fin de facilitar la comprensión del proceso en el cual se desarrollan estos ciclos, los 
explicaremos aquí como pasos o etapas. Así, el Kimeltuwün se inicia con el surgimiento 
de un zugu, que es la idea o interés en torno al cual se desarrollará el proceso de ense-
ñanza-aprendizaje. Para que este exista, debe haber zuam, que expresa la intensión y 
necesidad de aprender. Quien enseña, hace uso de su memoria personal, familiar, social y 
cultural, esto es el tukulpa zugu, como parte central de la construcción de conocimiento. 
Quien aprende, realiza el konünpa zugu, acción que resitúa lo enseñado y lo vuelve un 
aprendizaje significativo para su propia vida. Esto es posible a través del günezuam, 
proceso metacognitivo donde las personas cuestionan sus propios aprendizajes. De este 
modo, los nuevos conocimientos pasan a formar parte del rakizuam o pensamiento 
propio para la comprensión de la realidad, generándose un zugu que activa otro ciclo del 
Kimeltuwün (Quilaqueo y Quintriqueo, 2010).

Desde el punto de vista metodológico, el Kimeltuwün posee métodos educativos pro-
pios, los cuales han sido desarrollados por los kuifikeche o ancestros desde tiempos anti-
guos. Estos son un reflejo de una cosmovisión que explica sus particularidades y, como 
plantea Quidel (2013), que entraña una forma de concebir las vidas (mogen), el pensa-
miento (rakizuam) y las interacciones entre estos y los espacios (kake mogen –las otras 
vidas; kiñewkülechi rakizuam –pensamiento unido; kake mapu –los otros espacios). Los 
métodos identificados son:

	· Gübam: Proceso de aprendizaje-enseñanza intencionado en base a saberes y cono-
cimientos educativos propios y ajenos.



12

RIIDEI - Revista de Innovación e Investigación para la Docencia en Educación Inicial. Nº 6, 2025. ISSN 2735-6418

	· Wewpin: Técnica discursiva caracterizada por la discusión y contraposición de 
ideas y saberes, con el objeto de lograr una síntesis que formará parte de la memoria 
individual y social.

	· Wixankontuwün: Forma de relación social, donde el sujeto se expone al conoci-
miento y reconocimiento de los parientes, de la familia y la comunidad, con el fin 
de respetarlos y apreciarlos.

	· Nüxam:  Conversación estructurada basada en un contenido central, formal y 
cotidiano, cuyo fin es lograr aprendizajes y enseñanzas del parentesco, la historia 
y la relación de las personas con el mundo, sustentado en el pasado y el presente, 
según la memoria individual y social.

	· Pentukuwün: Discurso y a una práctica sociocultural, formal e informal, donde se 
encuentran dos o más personas de la comunidad o de otras territorialidades, con el fin 
de intercambiar conocimientos del parentesco (Quintriqueo y Arias-Ortega, 2019).

Dentro de este repertorio metodológico, la experiencia educativa que relevamos en este 
escrito se relaciona con el Nüxam. En ese sentido, el Epewtün como acción de compartir 
narraciones, como forma de enseñar y aprender, es al mismo tiempo una conversación 
que cruza a toda la comunidad educativa.

Bases Curriculares de la Educación Parvularia: lineamientos para el trabajo 
con perspectiva Intercultural

La Ley General de Educación es el marco legal que guía a toda la institucionalidad educativa. 
En su articulado se expresan los objetivos y el alcance de toda la acción pedagógica dentro de 
los límites del territorio nacional. Es así como en su articulado podemos visualizar algunas 
orientaciones para el quehacer de la Educación Parvularia con perspectiva intercultural. 

En el Artículo 2° de esta ley, que explicita los objetivos generales de la educación chilena, 
podemos encontrar que:

el proceso de aprendizaje permanente que abarca las distintas etapas de la vida de las 
personas y que tiene como finalidad alcanzar su desarrollo espiritual, ético, moral, 



13

RIIDEI - Revista de Innovación e Investigación para la Docencia en Educación Inicial. Nº 6, 2025. ISSN 2735-6418

afectivo, intelectual, artístico y físico, mediante la transmisión y el cultivo de valores, 
conocimientos y destrezas. Se enmarca en el respeto y valoración de los derechos huma-
nos y de las libertades fundamentales, de la diversidad multicultural y de la paz, y de 
nuestra identidad nacional, capacitando a las personas para conducir su vida en forma 
plena, para convivir y participar en forma responsable, tolerante, solidaria, democrá-
tica y activa en la comunidad, y para trabajar y contribuir al desarrollo del país (Ley 
20.370, 2009. Las cursivas son nuestras).

Los conceptos destacados en la cita anterior son explícitos en la necesidad de respetar 
y valorar la diversidad, poniendo énfasis en la búsqueda de la vida plena de las personas 
como un elemento central de la labor pedagógica. En este sentido, para el desarrollo de 
una educación intercultural, creemos que esto debe pasar por la valoración de los mode-
los educativos propios de los pueblos originarios en aquellos contextos que lo requieran.

Asimismo, en el Artículo 28° se plantea:

Sin que constituya un antecedente obligatorio para la educación básica, la Educación 
Parvularia fomentará el desarrollo integral de los niños y las niñas y promoverá los 
aprendizajes, conocimientos, habilidades y actitudes que les permitan (…) Desarrollar 
actitudes de respeto y aceptación de la diversidad social, étnica, cultural, religiosa y física 
(Ley 20.370, 2009. Las cursivas son nuestras).

Este artículo, enfocado explícitamente en la Educación Parvularia, es igualmente deci-
dor con respecto a la posibilidad de una educación con perspectiva intercultural, que 
valora la diversidad étnica y cultural. Así, la valoración de otras formas de enseñar y 
aprender está a la base del ordenamiento jurídico de la educación chilena.

Otro elemento orientador de la experiencia de aprendizaje que aquí desarrollamos, y que 
se constituye como una herramienta central en la labor pedagógica que se realiza con 
primera infancia, son las denominadas Bases Curriculares de la Educación Parvularia 
(BCEP), las cuales:



14

RIIDEI - Revista de Innovación e Investigación para la Docencia en Educación Inicial. Nº 6, 2025. ISSN 2735-6418

son un referente que define principalmente qué y para qué deben aprender las niñas y 
niños desde los primeros meses de vida hasta el ingreso a la Educación Básica, según 
requerimientos formativos que emanan de las características de la infancia temprana. 
Así, ellas toman en cuenta las condiciones y requerimientos sociales y culturales que 
enmarcan y dan sentido al quehacer educativo en esta etapa. Son premisas indiscuti-
bles de su contenido, el reconocimiento de niñas y niños como sujetos de derecho, junto 
al derecho de la familia de ser la primera educadora de sus hijos e hijas (2018, p. 9. Las 
cursivas son nuestras).

Como vemos, para el currículum de la Educación Parvularia son claves los requerimien-
tos sociales y culturales propios de las infancias con las cuales se lleva adelante la acción 
educativa. En este sentido, la consideración de aquellos modelos educativos propios de 
los pueblos originarios se muestra como una alternativa para responder a estas necesida-
des, reconociendo y respectando el derecho de las infancias a educarse con pertinencia 
cultural. A este respecto, las Bases son explícitas cuando plantean que la Educación 
Parvularia debe:

Propiciar aprendizajes de calidad en las niñas y los niños que sean pertinentes y consi-
deren las necesidades educativas especiales, las diversidades culturales, lingüísticas, de 
género, religiosas y sociales, junto a otros aspectos culturales significativos de ellos, sus 
familias y comunidades (BCEP, 2018, p. 34).

Se considera, entonces, a las infancias como sujetos que se desarrollan insertos en un 
medio social y cultural: «En este proceso, construyen aprendizajes que les permiten 
vincularse con su entorno, respondiendo a su cultura de pertenencia y forjando, a la vez, 
su identidad, autoestima y sentido como personas» (BCEP, 2018, p. 24). En este sentido, 
la acción pedagógica «necesita dar respuesta a las particularidades que presenta el aula, 
contextualizando las actividades de aprendizaje de acuerdo con las diferencias de todo 
tipo que presenten los párvulos» (BCEP, 2018, p. 23).

Para llevar a la práctica lo expuesto, las BCEP plantean los denominados Principios de la 
Educación Parvularia, los cuales buscan ser un aporte para «concebir, organizar, imple-
mentar y evaluar la práctica pedagógica, en torno a una visión común sobre cómo y para 
qué aprenden los párvulos en esta etapa de sus vidas y, por ende, cómo se deben promover 



15

RIIDEI - Revista de Innovación e Investigación para la Docencia en Educación Inicial. Nº 6, 2025. ISSN 2735-6418

estos procesos de aprendizaje» (BCEP, 2018, p. 30). Dentro de estos principios, vamos a 
considerar como relevantes para el desarrollo de una acción pedagógica intercultural los 
siguientes:

	· Principio de relación: La interacción positiva de la niña y el niño con pares y 
adultos, permite la integración y la vinculación afectiva y actúa como fuente de 
aprendizaje e inicio de su contribución social. Reconocer la dimensión social del 
aprendizaje en la infancia temprana, es asumir que las experiencias educativas que 
se propicien deben favorecer que los párvulos interactúen significativa y respetuo-
samente con otros, y asuman en forma progresiva la responsabilidad de crear espa-
cios colectivos inclusivos y armónicos, y aportar al bien común, como inicio de su 
formación ciudadana (BCEP, 2018, p. 32).

	· Principio de significado: El niño y la niña construyen significativamente sus 
aprendizajes, cuando éstos se conectan con sus conocimientos y experiencias 
previas, responden a sus intereses y tienen algún tipo de sentido para ellos y ellas 
(BCEP, 2018, p. 32).

Queda en evidencia que la interacción de las infancias con sus comunidades de origen, 
así como la conexión de sus experiencias de aprendizaje con la vida cultural propia de 
esos espacios, forman parte del acervo conceptual propio de las BCEP, y estos espacios, a 
su vez, son coadyuvantes en la construcción de una propuesta educativa con perspectiva 
intercultural, que sea pertinente con los contextos de origen y vida de los niños y las 
niñas.

Por último, la Educación Parvularia asumiendo a las infancias como sujetos de derecho, 
manifiesta el propósito compartido de ser un aporte en la construcción de una sociedad 
justa y solidaria, fundada en relaciones de colaboración de todos sus actores (BCEP, 2018, 
p. 22). Creemos firmemente que la Educación Parvularia con perspectiva intercultural 
es un aporte hacia el logro de este sentir. 



16

RIIDEI - Revista de Innovación e Investigación para la Docencia en Educación Inicial. Nº 6, 2025. ISSN 2735-6418

Diálogo de Saberes: caminos para la construcción de conocimientos desde 
las comunidades

Para comprender la naturaleza e importancia del Diálogo de Saberes, es menester defi-
nir las características del contexto histórico en el cual éste se vuelve una necesidad a la 
hora de construir conocimientos. En ese sentido, debemos destacar que, en el marco 
de la modernidad, a decir de Leff (2019), el poder hegemónico de la racionalidad tec-
no-económica ha conducido hacia la crisis ambiental, es decir, a la crisis civilizatoria de 
un mundo insustentable. Allí, la racionalidad tecnológica se ha divorciado del compro-
miso con una sociedad o cultura particular, anulando lugares, memorias y cosmologías 
(Ghiso, 2000). De este modo, la imposición de un mundo global construido por la razón 
modernizadora invade y constriñe los mundos de vida que no caben dentro de su lógica 
(Leff, 2019) haciendo que todo consenso sea más difícil de conseguir por la incapacidad 
de reconstruir las raíces de sentido que sustenten posibles interacciones comunicativas 
entre diversos modos de vivir en el mundo (Ghiso, 2000).

En este escenario es necesario reconocer la existencia, en general, de dos tradiciones inte-
lectuales distintas, cada una con características propias. Por un lado, tenemos la tradición 
moderna occidental, la cual se ha vuelto la manera dominante de vivenciar, percibir y 
conocer el mundo. Por otro lado, tenemos las otras modalidades de relación con la natu-
raleza que, originadas hace varios miles de años, se encuentran aún presentes (Ávila et al., 
2016), aunque subalternizadas. Se hace necesario, entonces, transformar las relaciones 
entre ambas tradiciones, rompiendo con las formas impositivas, verticales y expropia-
torias que han predominado hasta ahora (Leff, 2019), reconociendo los saberes de los 
pueblos como válidos, aunque no se rijan por los criterios mecanicistas y cientificistas del 
modelo eurocéntrico occidental; revalorando los saberes de los pueblos; considerando la 
importancia que los saberes locales tienen en prácticas ecológicas, económicas y cultu-
rales; fortaleciendo las estrategias de sobrevivencia campesina y mejorando de esa forma 
las condiciones de vida de la población (Ávila et al., 2016).

Para Ghiso (2000), este proceso de reconocimiento de los saberes del otro distinto es un 
ejercicio hermenéutico. Así, la hermenéutica es el camino que se utiliza para tematizar, 
relacionar, contextualizar, comprender y problematizar esas experiencias vitales desde 



17

RIIDEI - Revista de Innovación e Investigación para la Docencia en Educación Inicial. Nº 6, 2025. ISSN 2735-6418

sus manifestaciones a lo largo de la historia de un individuo, de un grupo o de una ins-
titución social. Se genera de este modo un Diálogo de Saberes como una forma de her-
menéutica colectiva, en la cual todas y todos los involucrados pueden verse y ver lo que 
allí se hace visible, configurando identidades plurales y dinámicas. Tanto los/as sujetos/
as, como el mundo son construidos en la interacción creativa, dialógica e intencionada.

Siguiendo con el planteamiento de Ghiso (2000), en esta hermenéutica colectiva es 
necesaria la consideración de diferentes núcleos que favorecen la interpretación crítica 
de la realidad social. Estos son:

	· Núcleo Histórico: referido a los sucesos vividos y sus repercusiones profundas en 
los sujetos.

	· Núcleo Territorial: referido a los espacios vitales, desde los cuales se configuran los 
saberes.

	· Núcleo de la Interacción: se busca el consensuar, el concertar, el deconstruir y el 
reconstruir relatos, saberes y sentidos.

Este Diálogo de Saberes se despliega como un proceso de emancipación ante una inter-
culturalidad funcional, practicada históricamente como mecanismo de asimilación, 
aculturación y dominación en el encuentro de los diversos mundos de vida a lo largo de 
la historia (Leff, 2019). Frente a esta, opone entonces una interculturalidad crítica que 
supone un proceso de reconocimiento del otro a nivel social, político y epistémico a 
través de un pensamiento y una práctica de y desde la diferencia, desviándose de las nor-
mas dominantes (Walsh, 2010). Es un reaprendizaje personal, cultural y contextual en 
función de una reinterpretación del mundo (Fornet-Betancourt, 2004), que se consti-
tuye como un llamado dirigido a los saberes subalternos en general, pero, especialmente, 
hacia a aquellos pertenecientes a las culturas indígenas y mestizas, que han sido dejados 
de lado, ignorados o directamente lesionados por la modernidad y por la cultura domi-
nante, que impone conocimientos y prácticas universales (Ávila et al., 2016).

Entonces, a partir de lo planteado hasta aquí, el Diálogo de Saberes no es sólo un método 
para construir o entregar conocimientos, ni la simple voluntad de unir saberes diversos 
para resolver problemas dentro de un espacio habitado por otros. En su sentido más 



18

RIIDEI - Revista de Innovación e Investigación para la Docencia en Educación Inicial. Nº 6, 2025. ISSN 2735-6418

radical, el Diálogo de Saberes «debe ser el encuentro conflictivo desde la diferencia de los 
modos de ser, de pensar y de construir el mundo; del derecho de los Pueblos de la Tierra 
a construir sus propios mundos de vida» (Leff, 2019: 25). 

La experiencia educativa que desarrollaremos a continuación busca, justamente, avan-
zar en el camino de un Diálogo de Saberes entendido como este encuentro conflictivo. 
Tensionar a la academia y a la escuela, entrando en contacto con los conocimientos y 
sentires de las comunidades, y desde allí, construir nuevas formas de aprender juntos, 
maneras otras (Walsh, 2005) de conectar mundos de vida diversos.

Epewtün: una experiencia educativa intercultural

La experiencia educativa que aquí relevamos se da en el marco del proceso de formación 
inicial docente en la carrera de Educación Parvularia Intercultural, y se desarrolló en el 
primer semestre del año 2024 en la Universidad Arturo Prat, Sede Victoria. En el Plan 
de Formación Curricular de la carrera Educación Parvularia Intercultural se considera 
dentro de sus objetivos:

	· Formar profesionales de la Educación Parvularia que valoren y respeten la diversi-
dad cultural, reconociendo en las diferencias elementos significativos del desarro-
llo humano. 

	· Establecer una relación comprensiva con la diversidad y la interculturalidad 
(Vicerrectoría Académica, 2021, p. 1). 

El logro de estos objetivos contribuye a concretar un Perfil de Egreso que considera el 
desarrollo de «habilidades como la empatía, la creatividad, autonomía, flexibilidad, tra-
bajo dialógico y cooperativo, visualización pedagógica del entorno, junto a la capacidad 
de valorar la diversidad presente en el contexto educativo, articulando los elementos 
socioculturales de los párvulos y sus familias» (Vicerrectoría Académica, 2021, p. 2). 
Entonces, tanto los objetivos como el perfil de egreso están alineados con el desarrollo 
de competencias que les permitan a estudiantes desarrollar su práctica pedagógica en 
contextos diversos, considerando las relaciones interétnicas e interculturales como un 
elemento fundamental de su labor profesional. 



19

RIIDEI - Revista de Innovación e Investigación para la Docencia en Educación Inicial. Nº 6, 2025. ISSN 2735-6418

En este contexto, la Actividad Curricular Lenguas Originarias I corresponde al tercer 
semestre del itinerario formativo, y es un componente que le da sentido a la formación 
de educadoras interculturales en lo que respecta a la lengua y cultura en el territorio 
mapuche. Si bien, es cierto que el mapuzugun no tiene una tradición escrita, siendo más 
bien oral, en la actualidad posee grafemarios diversos y se desea desarrollar para que 
tenga una tradición escrita, a fin de revitalizarla y elevar su prestigio en el contexto social 
nacional (Vicerrectoría Académica, 2021). 

Para esta actividad curricular, y en el contexto de la reflexión pedagógica con perspec-
tiva intercultural, se consideran la competencia específica y los siguientes resultados de 
aprendizaje:

	· Competencia Específica: Reflexiona de manera crítica y permanente respecto de 
sus prácticas pedagógicas, y sus conocimientos ajustando su actuar docente a los 
criterios éticos del campo de la Educación Parvularia.

	· Resultado de Aprendizaje: Implementar ambientes de aprendizaje, funcionales 
y seguros, con enfoque intercultural que proporcionen las niñas y niños aprendi-
zajes significativos a través del juegos e instancias de cooperación (Vicerrectoría 
Académica, 2021, p. 107).

A partir de este marco curricular, se propuso a las estudiantes la construcción de un 
Rincón de Aprendizaje con perspectiva intercultural, es decir, se planteó una propuesta 
formativa dentro del aula que proveyera a niños y niñas actividades a partir de las cua-
les sean capaces de realizar aprendizajes significativos, descubiertos y construidos por 
sí mismos. Siendo las creadoras de sus nuevos aprendizajes, y no las receptoras de los 
conocimientos, conseguimos que las infancias construyan un aprendizaje eficaz, ya que 
la información que se les da no está elaborada, pues son ellas mismas las que la elaboran 
con su trabajo en el rincón (Blas, 2015). 

Tomando en cuenta esta consigna, las estudiantes de la actividad curricular se organiza-
ron en equipos de trabajo, donde cada uno contó con tres semanas para la elaboración de 
una propuesta de Rincón de Aprendizaje, para luego exponerla en una ronda plenaria una 
vez finalizado el trabajo, en la semana cuatro. La idea inicial era que los trabajos propu-
sieran una planificación y un diagrama del Rincón, expuesto a través de una presentación 



20

RIIDEI - Revista de Innovación e Investigación para la Docencia en Educación Inicial. Nº 6, 2025. ISSN 2735-6418

por medios digitales, escogiendo un elemento central de la propuesta, el cual debía ser 
construido como material concreto para el trabajo con infancias.

En este marco surgió la propuesta Epewtün, la cual consistía en el uso del Kütralwe o 
fogón de la ruka como un espacio para compartir conocimientos; el fogón como Rincón 
de Aprendizaje. Esta idea se origina en el contexto de un jardín infantil ubicado en la 
Comunidad Mapuche de Temulemu, en las cercanías de Traiguén, Provincia de Malleco. 
En torno al kütralwe se desarrolla el nüxam, compartiendo a través de esa conversación 
el mapuche kimün, dando vida concreta al Kimeltuwün. 

A partir de esta propuesta, y teniendo claros los objetivos y métodos nüxam en el 
Kimeltuwün, el equipo de trabajo se dio a la tarea de reflexionar en torno a las activi-
dades a realizar con los pichikeche (infancias) en torno al kütralwe. Es así como deciden 
realizar Epewtün, contar historias y conversar sobre el significado de éstas, a fin de dar 
vida a la conversación como fuente y espacio de circulación de kimün. 

¿Qué Piam ka Epew (relatos antiguos e historias) narrar para motivar el nüxam? Se 
toma la decisión de no hacer uso de las historias tradicionales que ya todos los niños y 
niñas conocen. Ya que el jardín infantil se ubica en el corazón de un lof o comunidad 
emblemática dentro de Wallmapu (territorio mapuche), se pensó en las historias propias 
de la gente que allí habita. Rakizuam ka chem, pensamientos y acciones desarrolladas 
por los integrantes del lof: niños, jóvenes, adultos y ancianos; kom pu peñi, kom pu 
lamngen che, kom pu che (todos los hermanos, todas las hermanas, toda la gente) fue 
convocada para contar sus historias. Algunas de ellas fueron sistematizadas, recogidas 
y escritas en un pequeño libro de cuentos para hacer Epewtün, y a partir de éste, junto 
a los pichikeche, hacer nüxam; compartir un mizagün (compartir alimentos); crear y 
recrear Mapuche Kimün. 

De este modo, el Rincón de Aprendizaje pasó de ser una propuesta de trabajo pedagógico 
intercultural a convertirse en una realidad. Academia, estudiantes, jardín infantil, lof, 
peñi y lamngen, formando parte de un Diálogo de Saberes que permitió la creación de un 
material concreto que es útil para el trabajo de la educadora de párvulos con perspec-
tiva intercultural, pero que, al mismo tiempo, hace circular Mapuche Kimün. Si bien, 



21

RIIDEI - Revista de Innovación e Investigación para la Docencia en Educación Inicial. Nº 6, 2025. ISSN 2735-6418

la propuesta incorporó el nütxam como metodología de trabajo, sin duda, es posible 
proyectar su uso hacia otras metodologías del Kimeltuwün. 

A continuación, se presentan algunos de los textos considerados en la experiencia de 
Epewtün. Es importante señalar, con respecto a la autoría de los relatos, que todos 
corresponden a narraciones propias de miembros del lof Temulemu, ubicado en la 
comuna de Traiguén, Región de La Araucanía, y fueron recopiladas en la misma comu-
nidad mediante nüxam, realizados por Educadoras de Párvulos en Formación de la 
Universidad Arturo Prat – Sede Victoria, una de las cuales habita en el territorio seña-
lado y forma parte del equipo que escribió el presente artículo. 

Epew: El Renü 

Un día, mientras cuidaba sus ovejas, «Patrón loco» fue a beber agua a una vertiente 
ubicada en un espacio oculto, justo a medio día. Después se puso a descansar debajo 
de un árbol que se encontraba allí, quedándose dormido. Al momento de despertar, 
repentinamente en la comunidad de Didaico, en aquel lugar estaban vivas personas y 
familiares que ya estaban muertos hace ya tiempo. Todas esas personas se encontraban 
en un guillatún y juego de palín. Se le acercaron y lo invitaron a jugar palín apostando 
algo, y él apostó su carnero, quedándose contento pues ya no sería perseguido por 
dicho animal. Lo atendieron con sopaipillas, carne, multrun, cazuela y mudai. Era tan 
real que ni miedo sintió por lo que estaba viviendo.

Se despidió siguiendo un angosto y estrecho camino entre la quebrada. Llegó al lado 
de su rebaño, se sorprendió al ver su carnero entre las demás ovejas y le vino un miedo 
inmenso, pero no le contó a nadie lo que había vivido.

Dos días después murió su abuelo de forma repentina y la familia lo encontró tan raro, por-
que él estaba bien, en excelente estado de salud, y por lo tanto quisieron acudir a la machi, 
para que le diese una respuesta. Le dijo a la familia que «Patrón loco» había entrado 
en un renü y este apostó a su abuelo, quien murió porque había perdido la apuesta. Si él 
hubiese relatado lo que sucedió, tenían que haber ido en familia con ayuda de la machi al 
lugar de la vertiente y sacrificar el carnero, para haber evitado este fatal acontecimiento. 

Por eso siempre se les dice a los niños que al medio día no se debe entrar a lugares 
enigmáticos, por respeto a las fuerzas de la naturaleza y cada suceso importante deben 
contárselo al papá o la mamá. (Catriman)



22

RIIDEI - Revista de Innovación e Investigación para la Docencia en Educación Inicial. Nº 6, 2025. ISSN 2735-6418

Epew: Los ruidos del bosque 

Un día, cuando don Federico fue a rodear sus animales, notó que le faltaba una de sus 
vacas. Como ya era tan tarde, esperó hasta el otro día para salir en busca de ella. A las 
5 de la mañana estaba oscuro y se levantó para ir a buscar su vaca junto con su perro, 
alumbrándose con un foco. La buscó por varios lugares, pero no la podía encontrar. 
Estaba preocupado pensando que se la habían robado. 

Mientras caminaba, subió aquel cerro donde se encuentra la antena de la compañía de 
teléfono para buscar su vaca en ese bosque. Iba caminado en aquel lugar cuando sintió 
unos ruidos que le llamaron la atención. Aquellos ruidos eran como que estaban botando 
árboles. Pensando que había gente trabajando a esa hora, igual sintió miedo, porque no 
estaba seguro de ello. Se sentía muy fuerte cuando caían los árboles y bajó para ver qué 
era realmente. Pero al llegar más o menos al sitio del ruido, no había absolutamente nada, 
fue algo muy extraño lo que él vivió y es por eso siempre lo cuenta. (Federico Paillalao)

Epew: Lawentuchefe 

Érase antiguamente en un lof llamado Temulemu que vivía un lawentuchefe. Su nom-
bre era Julio Marilao Wentequeo, nacido y criado en el lof. Era casado con su Kure 
(Esposa), Mercedes Quiñeleo Millaqueo, donde tuvieron 2 hijas llamadas Angelina 
Marilao y Olga Marilao. Con el transcurso de los años, Julio quedó lantu (viudo). 
Quedó junto a sus dos hijas de tan solo 9 y 6 años. Julio se dedicó a sanar personas 
con diferentes enfermedades, donde recorrió muchas comunidades y ciudades. Entre 
estas había ciudades lejanas, viajó hasta el norte, a Viña del Mar y Santiago. Al sur de 
Temuco, Puerto Montt. A la cordillera, Lonquimay y alrededores, donde subió a caba-
llo. A la costa, a Tirúa. Sus viajes los emprendía desde la 3 am para lograr llegar lo más 
temprano posible a su destino.

Sanó personas con cáncer, enfermedades a los pulmones con wekufe, dolor a los huesos, 
también hacía medicina para la vista. A los bebés les sacaba empachos y los santiguaba.

Cada vez que llegaban personas Kutran (enfermas) a su ruka, el día antes tenía Pewma 
(demostración de sueño), en el cual preparaba la medicina correcta para los enfermos 
utilizando solo hierbas medicinales. A las 5 am hacía su llellipun (oración) al chaw dios 
para que las personas fueran sanadas.

Al recibir a las personas enfermas, las rociaba con un vaso de agua para purificar el espí-
ritu de las personas que llegaban Kutran (enfermo). También veía el orín de la persona 
para ver qué tan avanzada estaba su enfermedad.



23

RIIDEI - Revista de Innovación e Investigación para la Docencia en Educación Inicial. Nº 6, 2025. ISSN 2735-6418

Cuando las personas recibían su sanidad completamente, regresaban al lof, a la ruka 
de don Julio, para agradecerle, en el cual le llevaban Kulliñ (plata), Kachilla (trigo), 
mercadería, porotos, kawello, etc.

Fue muy activo y participativo en el nguillatun. Aportó mucho, ya que le gustaba 
mucho su tradición. Siempre tocaba el kuntrun, era su felicidad estar presente en 
cada ceremonia.

Hasta el último día de su vida hizo medicina mapuche para su gente y a la vez también 
fue su fuente de trabajo para alimentar a sus dos hijas. (Relato del Lof Temulemu)

Epew: Trafentün 

Hace mucho tiempo, en el lof de Temulemu, dos niños llamados Antü y Newen deci-
dieron jugar en un menoko justo al medio día. Mientras jugaban felizmente sopló el 
viento fuerte formando un gran meulen que pasó por al lado de los dos pichikeche, y 
en él observaron una filu, se asustaron tanto que corrieron a casa de su tía Alicia.

Alicia, al ver llegar corriendo y asustado a Antü, se preocupó y el niño le manifestó 
que se sentía mal y cayó al suelo, y comenzó a convulsionar. La tía desesperada envió a 
buscar a Sayen, madre de Antü.

La madre llegó junto con el enfermero de la posta, este observó la gravedad del niño y 
lo derivó de urgencia al hospital de Traiguén en ambulancia. En el hospital los médicos 
no encontraron ninguna anomalía; al contrario, dijeron que estaba muy bien el niño 
y lo enviaron a casa.

Pero al pasar los días, el niño tenía conductas muy raras que no eran propias de él. Los 
padres muy preocupados no hallaban qué hacer, hasta que el padre, que no creía en 
la machi, acudió a ella y la machi de forma inmediata le dice que su hijo necesita un 
machitún de urgencia.

Los padres le informan a la familia que su hijo necesita un machitún y comienzan a 
preparar un machitún y esto se realiza con éxito.

Antü poco a poco se empezó a recuperar, ya que la energía que lo tomó era muy fuerte.

Por eso en el mundo mapuche, al medio día los niños no deben salir a jugar y menos en 
lugares sagrados. (Tahiel Pichun y Agustin Pichun)



24

RIIDEI - Revista de Innovación e Investigación para la Docencia en Educación Inicial. Nº 6, 2025. ISSN 2735-6418

Estos textos, si bien pueden ser breves, dan cuenta de un trabajo intensamente realizado 
con miembros diversos del lof, donde compartieron historias propias y otras escuchadas 
de los kuifikeche (personas antiguas). Son memorias que forman parte del patrimonio de 
la comunidad, del territorio y la gente que lo habita. En ese sentido, es un diálogo que se 
abre y, esperamos no vuelva a cerrarse, para generar caminos hacia la interculturalidad 
en los procesos formativos de las infancias que, además, pueden tener un impacto en la 
formación inicial docente de las Educadoras de Párvulos Intercultural en formación.

Proyección de la experiencia y consideraciones finales

El diálogo intercultural es una situación donde el ser humano «consciente de la exis-
tencia de otras personas, valores y culturas, sabe que no puede aislarse a sí mismo. Cada 
persona y cultura es un nudo […], centro de la realidad […], tiene valor en sí mismo, es 
único e irrepetible» (Panikkar, 2006, pp. 129-130). Este diálogo es posible solo cuando 
hay universos contextuales que

testimonian esta voluntad como práctica de comunicación, práctica que, por ser justo 
ejercicio contextual que busca transmitir las experiencias y referencias fundantes de sus 
universos respectivos, es ante todo un esfuerzo de traducción: los universos culturales 
se traducen, y en esta dinámica van generando universalidad. (Samaniego y Payás, 
2017, p. 45)

En este sentido, la propuesta de Epewtün, así como su puesta en práctica, da cuenta de 
una voluntad de crear un espacio de universos compartidos, de generación de instancias, 
donde diversas personas pueden establecer un diálogo fructífero en los intersticios de 
sus diferencias. Ese, creemos, es el sentido y la proyección de esta experiencia educativa 
intercultural. 

La comunicación permanente y el Diálogo de Saberes debe presentarse como un impe-
rativo a la hora de pensar en la construcción de un proceso investigativo, creativo o 
pedagógico, donde intervengan otros–distintos. La consideración de aquellos que han 
sido subalternizados por la epistemología moderna occidental, invisibilizándolos, y 



25

RIIDEI - Revista de Innovación e Investigación para la Docencia en Educación Inicial. Nº 6, 2025. ISSN 2735-6418

anulando sus saberes bajo un manto de validez científica, no sólo es una tarea académica, 
sino que también ética y política. En este sentido, la búsqueda de alternativas para supe-
rar esta situación resulta fundamental. 

Al principio de este escrito realizamos una revisión de los distintos procesos que llevaron 
a la pérdida del prestigio del Mapuche Kimün y del Mapuzugun, relegados a ser califi-
cados como un conocimiento anecdótico y pintoresco, anclado a un pasado ancestral y 
sin posibilidad de actualizarse. Una lengua de chanchos, en la cual no era posible pensar 
y, mucho menos, producir conocimiento (Quidel, 2013). El diálogo entre los objetivos 
curriculares de la formación inicial de las Educadoras de Párvulos Intercultural en for-
mación, las Bases Curriculares de la Educación Parvularia y el Kimeltuwün, dan cuenta 
de la posibilidad cierta de comenzar a pensar en la superación de esta concepción. No se 
trata de acuerdos ni componendas, sino que de apartar las pretensiones de universalismo 
y de homogenización, dando paso a la posibilidad de complementarnos desde la dife-
rencia como punto de partida para poder compartir este mundo, el único que tenemos, 
como parte de un gran tejido gris moteado que abrigue a quienes ya estuvieron y a quie-
nes vienen después de nosotros (Rivera, 2018).

Este diálogo entre formas diversas de entender la acción pedagógica cobra sentido 
profundo cuando su búsqueda no obvia el pasado (Correa y Mella, 2010), sino que se 
enraíza en la memoria, transformando la educación en un acto de justicia. Es relevante 
el ejercicio de traer las memorias al presente como herramienta de justicia (Pabón, 2011). 
Es lo que Ricoeur (2000) denomina memoria anamnética, aquel recuerdo que se busca 
laboriosamente. Esta búsqueda es la anamnesis, la reminiscencia, la remembranza, el 
recordar. Así entendida, la memoria anamnética asume la función de recordar lo pasado. 
Mediante ella se hace presente lo que está ausente, pero esta presencia no puede ser de 
cualquier forma: simultáneamente es recuerdo y rememoración. Esta acción se vuelve un 
acto de justicia que hace siempre presente la injusticia, a fin de que ésta no retorne.

La experiencia del Epewtün, así comprendida, puede constituirse en un ejemplo para 
mirar hacia adelante en el proceso de formación inicial docente de la Educadora de 
Párvulos con perspectiva Intercultural. Experiencias que van tejiendo nuevas realidades 
y que nos permiten abrir espacios para un horizonte de emancipación para niños y niñas 



26

RIIDEI - Revista de Innovación e Investigación para la Docencia en Educación Inicial. Nº 6, 2025. ISSN 2735-6418

a través de la educación, pero ya no sólo para el futuro, sino que también para quienes, 
sin estar, siguen estando. Como el horizonte frente a nosotros, que de tanto andar, apa-
rece a nuestras espaldas.

Referencias bibliográficas

Ávila, L., Betancourt, A., Arias, G. y Ávila, A. (2016). Vinculación comunitaria y diálogo de saberes en 
la educación superior intercultural en México. Revista Mexicana de Investigación Educativa, 21(70), 
759-783. https://www.scielo.org.mx/pdf/rmie/v21n70/1405-6666-rmie-21-70-00759.pdf

Blas, M. (2015). La metodología de trabajo por rincones en el aula de educación infantil. Tesis de Grado. 
Universidad de Valladolid. https://uvadoc.uva.es/bitstream/handle/10324/14572/TFG-G1371.
pdf ?sequence=1

Correa, M. y Mella, E. (2010). Las razones del illkun/enojo. Memoria, despojo y criminalización en el 
territorio mapuche de Malleco. LOM Ediciones. 

Fanon, F. (2018). Los condenados de la tierra. Fondo de Cultura Económica.

Fornet-Betancourt, R. (2004). Crítica intercultural de la filosofía latinoamericana actual. Trotta.

Fundación Yumbrel (2021). Epewtün. Ministerio de las Cultural, las Artes y el Patrimonio. Gobierno 
de Chile.

Ghiso, A. (2000). Potenciando la diversidad: Diálogo de Saberes, una práctica hermenéutica colec-
tiva. Utopía Siglo XXI, 21(1), 43-54. https://corporacionparaeldesarrolloregional.org/wp-content/
uploads/2023/02/potenciando_diversidad.pdf

Leff, E. (2019). Diálogo de saberes: la reapertura de la historia hacia la diversidad biocultu-
ral del planeta. En Pérez, M. y Argueta, A. (Ed.), Etnociencias, interculturalidad y diálogo 
de saberes en América Latina. Investigación colaborativa y descolonización del pensamiento 
(17-27), Juan Pablos Editores, Red Temática sobre Patrimonio Biocultural del Conacyt, 
y el International Science Council, México. 2019.  http ://www.scielo.org .mx/scielo.
php?script=sci_arttext&pid=S2007-81102020000100011&lng=es&tlng=es. 

Ley 20.370 de 2009. Establece la Ley General de Educación. Promulgada el 17 de agosto de 2009. 
Publicada en el Diario Oficial el 12 de septiembre de 2009.



27

RIIDEI - Revista de Innovación e Investigación para la Docencia en Educación Inicial. Nº 6, 2025. ISSN 2735-6418

Loncon, E. (2019). Una aproximación al tiempo, el pensamiento filosófico y la lengua mapuche. 
Árboles y Rizomas, 1(2), 67-81. https://doi.org/10.35588/ayr.v1i2.4087

Loncon, E., Gaínza, A., Hirmas, N. y Mellado, D. (2023). Colonialismo cultural y ontología indígena 
en comunidades pehuenche de Alto Biobío. LOM Ediciones.

Mansilla, J. (2020). República colonial chilena 1929-1973. Escuela e invisibilización del mapunkimun 
del pueblo nación mapuche. Revista Historia de la Educación Latinoamericana, 22(35), 145-162. 
https://doi.org/10.19053/01227238.11925

Nahuelpan, H. (2012). Formación colonial del Estado y desposesión en Ngulumapu. En Comunidad 
de Historia Mapuche (Ed.), Ta iñ filke xipa rakizuameluwün. Historia, colonialismo y resistencia 
desde el país Mapuche (119-152). Ediciones Comunidad de Historia Mapuche. 

Nahuelpan, H. (2013). Las ‘zonas grises’ de las historias mapuche. Colonialismo internalizado, mar-
ginalidad y políticas de la memoria. Revista de Historia Social y de las Mentalidades, 17(1), 11-33. 
https://www.comunidadhistoriamapuche.cl/wp-content/uploads/2016/06/Nahuelpan-Las-
zonas-grises-de-las-historias-mapuche.pdf

Pabón, J. (2011). Memoria, Hermenéutica y Justicia Anamnética. Revista Amauta, 9(17), 135-150. 
https://revistas.uniatlantico.edu.co/index.php/Amauta/article/view/611

Paillalef, J. (2003). Los Mapuche y el proceso que los convirtió en Indios: Psicología de la discriminación. 
Ediciones Universidad Tecnológica Metropolitana.

Panikkar, R. (1982). ¿Es occidental el concepto de los derechos humanos? (M. Zamudio Vega, Trad.). 
Diógenes, revista trimestral. Coordinación de Humanidades. Universidad Nacional Autónoma de 
México.

Panikkar, R. (2006). Decálogo: cultura e interculturalidad. Cuadernos interculturales, 6, 129-130. 
https://www.redalyc.org/pdf/552/55200607.pdf

Pizzo, A., Mateos, P. (22 de noviembre de 2022). Memorias mapuche en movimiento: agencias polí-
ticas emergentes desde el territorio [Conferencia]. X Jornadas de Investigación en Antropología 
Social Santiago Wallace. Experiencias cotidianas en horizontes inciertos: implicancias para 
el quehacer antropológico, Universidad de Buenos Aires, Argentina. http://rid.unrn.edu.ar/
handle/20.500.12049/11872

Quidel, J. (2013). Importancia de las lenguas en el proceso de reconstrucción del conocimiento pro-
pio de los pueblos indígenas. En Campos, C. y Rivadeneira, M. (Coords.), El diálogo de saberes 
en los Estados Plurinacionales (123-138). Secretaría de Educación Superior, Ciencia, Tecnología e 
Innovación de Ecuador.



28

RIIDEI - Revista de Innovación e Investigación para la Docencia en Educación Inicial. Nº 6, 2025. ISSN 2735-6418

Quilaqueo, D. y Quintriqueo, S. (2010). Saberes educativos mapuches: un análisis desde la perspectiva 
de los kimches. Polis: Revista de la Universidad Bolivariana, 9(26), 337-360. https://www.scielo.cl/
pdf/polis/v9n26/art16.pdf

Quintriqueo, S. y Arias-Ortega, K. (2019). Educación intercultural articulada a la episteme indí-
gena en Latinoamérica. El caso mapuche en Chile. Diálogo Andino, 59, 81-91. http://dx.doi.
org/10.4067/S0719-26812019000200081 

Ricoeur, P. (2000). Historia y memoria. La escritura de la historia y la representación del pasado. 
Annales. Histoire, Sciences Sociales. 55(4), 731-747. https://elsolardelasartes.com.ar/pdf/658.pdf

Rivera, S. (2010). Violencias (re)encubiertas en Bolivia. Piedra Rota.

Rivera, S. (2018). Un mundo ch´ixi es posible. Ensayos desde un presente en crisis. Tinta Limón.

Samaniego, M. y Payás, G. (2017). Traducción y hegemonía: Los Parlamentos hispano-mapuches de 
la Frontera araucana. Atenea, 516, 33-48. http://dx.doi.org/10.4067/S0718-04622017000200033

Shiva, V. (2017). ¿Quién alimenta realmente al mundo? El fracaso de la agricultura industrial y la pro-
mesa de la agroecología. Capitán Swing Libros.

Stavenhagen, R. (1977). Sociología y subdesarrollo. Nuestro Tiempo.

Subsecretaría de Educación Parvularia (2018). Bases Curriculares Educación Parvularia. Ministerio 
de Educación. Gobierno de Chile. https://parvularia.mineduc.cl/wp-content/uploads/2019/09/
Bases_Curriculares_Ed_Parvularia_2018-1.pdf

Vicerrectoría Académica (2021). Plan de Formación Curricular Carrera Educación Parvularia 
Intercultural. Facultad de Ciencias Humanas. Universidad Arturo Prat.

Walsh, C. (2005). Interculturalidad, conocimientos y decolonialidad. Signo y Pensamiento. 46(24), 
39-50. https://www.redalyc.org/pdf/860/86012245004.pdf

Walsh, C. (2010). Interculturalidad crítica y educación intercultural. En Viaña, J., Tapia, L. y Walsh, 
C. (Ed.), Construyendo Interculturalidad Crítica (75 – 96). Instituto Internacional de Integración 
del Convenio Andrés Bello. http://repositorio.ucsh.cl/xmlui/bitstream/handle/ucsh/3124/
Interculturalidad%20crítica%20y%20educación%20intercultural.pdf ?sequence=1&isAllowed=y


